
Que veut dire être 
frères?  Témoignage 

1 

D’où vient la frater-
nité... 

2 

La fraternité dans la 
diaconie de l’Eglise 

2 

Être des frères… ! 
Témoignage de 
Goyita Epaillard 

3 

Fraternité à la fon-
dation d’Auteuil.  

3 

Agenda et  
méditation 

4 

Dans ce numéro : 

Contact : 

Vicariat Solidarité 

 
Christine Gilbert 
01 60 75 75 25 
 
Françoise Faudot 

 
François Beuneu 
 
Maison Diocésaine 
21 cours Mgr. Romero –  
91000 Évry  
 
01 60 91 17 00 
Fax : 01.69.91.17.14 
 
solidarite@eveche-evry.com  

 
http://evry.catholique.fr/ 
Vicariat-Solidarité 
 

Rédaction de ce numéro : 
C. Gilbert, F. Beuneu, 
F. Faudot, V. Fontaine  
 

Lettre d’information du Vicariat Solidarité 

Avril 2012, Numéro 21 

Éditorial 

DIOCÈSE D’EVRY-CORBEIL-ESSONNES 

Pour moi, être frère de quelqu’un, c’est 
être son « prochain », avec tous les sens 
donnés à ce mot par la parabole du bon 
Samaritain. Chacun de nous a quelques 
milliards de prochains. 

Mon métier d’enseignant chercheur en 
physique m’a passionné. Enseigner pen-
dant quarante-trois années m’a mis en 
contact avec environ 4000 étudiants. Je 
n’ai jamais voulu me limiter à donner des 
cours magistraux, qui consistent à expli-
quer la science. Depuis une vingtaine 
d’années, l’enseignant à tous les ni-
veaux est obligé statutairement de réser-
ver une part de son temps à ce qu’on 
appelle les travaux dirigés, pendant les-
quels il fait travailler ses étudiants avec 
ce qu’ils ont appris, car c’est surtout en 
appliquant qu’on apprend. Ce sont des 
heures conviviales, où on les aide à ré-
soudre des exercices, où on les voit pro-
gresser, où on leur donne des pistes 
pour réussir à l’examen, pour orienter 
leur avenir, éventuellement pour trouver 
un emploi. Ce métier ouvre largement à 
l’international, puisque beaucoup d’étu-
diants nous viennent de l’étranger. Avec 
mon épouse Claire - nous avions le mê-
me métier - il a fallu parfois aider à trou-
ver un logement, et même donner une 
aide financière confidentielle à ceux qui 
n’en avaient pas obtenue d’autre. 

Comment réussit-on à faire ça ? Grâce 
au Saint-Esprit, car il fait des merveilles. 
Il a un surnom, la Providence, qu’on peut 
utiliser quand on parle avec des non-
croyants. On peut le prier à tout moment, 
pour demander, et pour remercier. 

 

Parlons des han-
dicaps. Ils me 
sont venus peu à 
peu, entre mon 
30e et mon 40e 
anniversaire. Le 
Seigneur m’a 
accompagné, 
pour que je m’y habitue. J’ai pris la vie 
comme elle venait, c’était mon caractè-
re. Pas de révolte. Et il m’est venu des 
grands bonheurs ! Dans ma famille, 
dans ma carrière, de certains amis, de 
certains élèves, et même dans ma san-
té : depuis l’an 2000, je peux à nouveau 
marcher un peu, avec un appui. Il y a 
trois ans, j’ai eu un accident vasculaire 
cérébral léger, sans séquelles : c’était 
aussi un bonheur, parce que maintenant 
je suis soigné et protégé contre les re-
chutes. Je suis responsable de la sec-
tion de l’Essonne d’une association de 
handicapés. 

Enfin, dans la vie quotidienne, comment 
puis-je être frère ? En donnant, en parta-
geant.  En donnant du temps et de l’ar-
gent. Retraités, nous ne recherchons 
pas une vie trop tranquille. Il est bien 
connu qu’il y a plus de joie à donner qu’à 
recevoir.  

Mais peut-on être frère même si on a 
peu d’argent, pas de temps libre, pas de 
santé ? Oui, je crois qu’à tous les gens 
qu’on rencontre on peut commencer par 
donner ... un sourire. En faisant un ef-
fort, on peut même sourire à quelqu’un 
qu’on n’apprécie pas beaucoup.  
C’est l’arme absolue dans les relations 
humaines. 

Que veut dire être frère ?  

Témoignage de Jacques Bauche 

Vous trouverez dans ce numéro de larges extraits de la forma-

tion annuelle du Vicariat Solidarité. La démarche Diaconia nous 

invite à « Servir la fraternité » : nous y avons réfléchi avec le 

Père Dubrulle, un des théologiens de Diaconia et trois témoins de l’Essonne.  

 Christine Gilbert 

    Déléguée épiscopale pour la solidarité 



Page 2 Lettre d’information du Vicariat Solidarité 

La diaconie est une pédagogie de 
l’amour envers toute la population : 
elle fournit les occasions de réveiller la 
charité ! Mgr Rodhain parle des chô-
meurs de la charité qui ont besoin d’un 
déclic pour s’ouvrir au prochain. Etre 
frère, c’est donner ce déclic. Entraîner 
un frère dans l’amour, c’est lui permet-
tre de ressembler au Christ. En entrai-
nant nos frères non chrétiens dans 
l’amour, nous contribuons à leur salut 
et comme ils nous entrainent dans 
l’amour, ils contribuent à notre salut. 
La diaconie est service du salut, un 
moyen de l’unité du genre humain. 

La diaconie dans l’Eglise est exercée 
d’une manière communautaire et or-
donnée. La complexité des problèmes 
a obligé à une professionnalisation qui 
a entrainé l’émancipation des structu-

2° intervention du Père Dubrulle, à 
partir de notes de participants. 
 

« Le développement des peuples dé-
pend surtout de la reconnaissance du 
fait que nous formons une seule famil-
le » Caritas in Veritate. La fraternité est 
la parole clef, le complément et l’exal-
tation du principe de solidarité.  

La solidarité : des inégaux se rendent 
égaux. La fraternité : des égaux peu-
vent être différents. On ne peut se 
contenter de la solidarité, elle doit re-
fléter la fraternité. On choisit de qui on 
veut être solidaire ou pas, on ne choisit 
pas la fraternité. La fraternité est à 
reconnaître, à croire, elle n’est pas 
donnée par la république. Le fonde-
ment de la fraternité, c’est la charité. 
Pour vivre en frères, il faut nous établir 
dans l’Amour.   

La diaconie est le service de la cha-
rité, de l’amour de Dieu. Il en est le 
grand acteur, Mgr Rhodain disait 
« c’est la charité qui m’agit ». Ce servi-
ce de Dieu est la diaconie. La diaconie 
manifeste le dynamisme de Dieu trans-
formant le monde. La pointe de la dia-
conie est de Lui porter attention.  

D’où vient la fraternité ? Comment est-elle vécue ?  

Parcours biblique. 

La fraternité dans la diaconie de l’Eglise.  

noncer la bonne nouvelle aux pau-
vres…» Ou en Mt  11, 4-5 « Allez rap-
porter à Jean ce que vous entendez et 
voyez : Les aveugles retrouvent la vue 
et les boiteux marchent droit, les lé-
preux sont purifiés et les sourds enten-
dent, les morts ressuscitent et la bon-
ne nouvelle est annoncée aux pau-
vres ». L’annonce de l’Evangile est la 
conclusion, le résumé d’une série d’ac-
tions. « Le signe donné par le Christ 
n’est pas que l’Evangile est annoncé à 
tous les hommes : il est que l’Evangile 
est annoncé aux pauvres » A. Durand. 
L’évangile annonce un salut d’ordre 
juridique, physique, social et spirituel : 
un salut universel et intégral qui saisit 
tout l’homme et tous les hommes. 

L’amour de la Trinité se répand, 
« explose » sur la terre. Jésus aime 
toute l’humanité et propose aux Hom-
mes de s’établir dans cette commu-
nion. La fraternité chrétienne est de 
dire oui à cette proposition. L’autre, le 
plus petit, le plus exclu est un chemin 
vers le Christ comme sa parole et les 
sacrements.  

Nos engagements de maintenant an-
noncent la fin des temps. Le Christ 
effectue son retour sur terre dans la 
figure du pauvre (Grégoire de Nysse). 
Il appelle et donne la force de répon-
dre. Les chrétiens secourent tous ceux 
qui sont dans le besoin parce que 
comme dit Lucien de Samosate  
(années 130 ou 200) : « Leur premier 
législateur leur a mis en tête qu’ils sont 
tous frères… » 

1° intervention 
du Père Luc            
DUBRULLE, à 
partir de notes 
de participants. 

 

Une source commune établit dans la 
fraternité : des parents, de l’amour ! 
Avant le commencement du monde 
était la source pour tous : la charité, la 
communion du Père, du Fils et du 
Saint Esprit. Dieu est communion, cir-
culation d’amour : c’est notre foi, foi en 
un Amour.  

L’amour est créateur : « Dieu dit et 
cela fut » ; « faisons l’homme à notre 
image ». L’homme est créé à l’image 
de l’Amour créateur et il déploie cette 
image à mesure qu’il aime. Tout hom-
me est créé avec ce potentiel d’Amour 
à déployer.  

L’Homme est créé homme et femme : 
semblables et différents comme dans 
la relation de frère et sœur. Quand 
Caïn tue Abel, Dieu lui demande : 
« Qu’as-tu fait de ton frère ? ». Ce cri 
de Dieu parcourt toute la bible.  

Puis Dieu choisit un peuple particulier 
pour manifester cet amour. Il lui fait le 
don d’une loi, d’une alliance pour vivre 
en frères, alliance qui pousse à des 
rapports sociaux justes : «  Qu’il n’y ait 
pas de pauvre chez toi » Dt 15,4. Cet 
interdit montre qu’il y a des inégalités 
dans le peuple… Les prophètes vont 
réagir contre les injustices : Amos 5, 

7 ; Is 10, 1-2. Ils dénoncent un péché 
contre l’alliance, une contradiction, une 
infidélité à l’amour de Dieu. Au contrai-
re, l’amour de Yahvé  convoque un 
droit juste, Is 5, 7-8.  

Avec les inégalités, le peuple se détruit 
comme peuple, l’injustice apparait 
comme une trahison de l’alliance. Il y a 
des pauvres, cela ne correspond pas à 
l’alliance, c’est la manifestation de la 
« non-alliance » avec Dieu. L’existence 
de pauvres renvoie au « devoir être » 
d’une société, ils apparaissent comme 
une divis ion du peuple,  une 
« écorchure » de l’alliance, le scandale 
de l’identité brisée du peuple.  

Au contraire la communion du peuple 
est la manifestation de l’amour de 
Dieu : Osée 2, 21 : « Je te fiancerai à 
moi pour toujours… ». L’unité sociale 
est le signe de la fidélité à Dieu. L’Egli-
se doit se comprendre dans ce rapport 
de fiançailles avec le Seigneur, convo-
quée en ce sens par l’amour du Sei-
gneur. Le visage de la charité de l’Egli-
se, c’est le manteau de St Martin que 
l’on déchire pour qu’il s’étende. Il faut 
le tisser et le recoudre.  

Mais Dieu aime son peuple à cause de 
sa pauvreté : Il aime son peuple pour 
le libérer de sa pauvreté… Is 41, 17 ;  
Is 49, 13  

Dans le Nouveau Testament, on voit 
comme un programme en Lc 4, 18 
« L’Esprit du Seigneur est sur moi par-
ce qu’il m’a conféré l’onction pour an-



Avril 2012, Numéro 21 Page 3 

Les liens qui se tissent entre frères 
restent la force d’union avec laquelle 
on compte souvent pour traverser les 
passages difficiles. Puis on apprend à 
discerner comment des liens étroits se 
tissent de façon plus large avec ceux 
qu’on rencontre sur le chemin. Alors, 
ayant comme référence l’Evangile, on 
peut se nourrir à la bienveillance de ce 
Père que le Christ nous révèle et nous 
alimenter à ce pain de Vie qu’est 
« l’amour de l’autre, » duquel j’ai à me 
faire proche, et que je vais considérer 
comme un nouveau frère. 

Aujourd’hui, la profondeur du senti-
ment fraternel habite toujours dans la 
multitude qui vit des conditions d’exclu-
sion : les pauvres, les étrangers. Je les 
vois vivre dans les nombreux bidonvil-
les où habitent les familles Rroms. 

Dans la connaissance de ces familles, 
j’ai vécu la douce  réalité de la ren-
contre. Une rencontre pleine de gentil-
lesse et de chaleur, mais j’ai eu aussi 
à vivre leur douleur découvrant leurs 
conditions de vie, des situations inima-
ginables : refus du droit à l’habitat : 
n’ayant pas des revenus, toute deman-
de leur part est refusée ; du droit à la 
santé ; au travail. Un contrat CDI, 
temps complet est exigé : on doit at-
tendre 3 ou 4 mois pour l’obtention du 
permis de travail et le patron  doit 
payer une taxe de 900 € à l’OFFI…    

Depuis 8 ans que je les fréquente, 
nous avons vécu de dizaines et dizai-

nes d’expulsions. À travers toute l’Es-
sonne, ils ont traîné leur angoisse, leur 
pauvreté. Cela serait trop long d’énu-
mérer chaque lieu. Ces derniers mois, 
cela a été Viry-Châtillon, Evry, Vi-
gneux, les Tarterets, Massy… 

L’angoisse  s’impose journellement à 
eux,  constatant la destruction des 
maigres espoirs que la stabilité de 
quelques mois leur avait apporté. Ces 
expulsions au petit matin au sein de 
l’hiver, traînant les baluchons, portant 
les nombreux enfants moitié endormis,  
laissant derrière eux les maigres ac-
quis de la précédente période laissent 
des traces qui perdurent, des images 
qui font mal, indignes d’une société 
dont la devise républicaine comporte le 
mot « Fraternité ». 

Ils ont à supporter : 
Les rats qui perturbent le sommeil des 
enfants, 
Le manque d’eau, de sanitaires, d’é-
lectricité 
Les refus récurrents d’un travail, l’hu-
miliation d’avoir à mendier. 
L’abandon des écoles pour les en-
fants. 
L’angoisse des centres de rétention. 

Ils sont pourtant mes frères : au nom 
de cette fraternité, j’aspire profondé-
ment à ce qu’ils puissent obtenir les 
droits auxquels tout homme devrait  
pouvoir prétendre. 

Être frère aujourd’hui c’est ne pas dé-

mentir, par l’indifférence, les trésors du 
message 
évangélique 
auxquels 
nous disons 
croire ; c’est  
refuser la 
normalisation 
de ce qui 
blesse, qui 
écarte et isole les êtres, qui crée la 
pauvreté et les innombrables apar-
theids. En tant que croyants animés 
par l’Évangile, n’ayons pas peur de 
peiner qui que ce soit en dénonçant ce 
qui met des vies dans l’ombre et dans 
l’exclusion et gomme la fraternité. Le 
Christ s’est fait frère pour « que nous 
ayons tous la vie et la vie en abondan-

ce. » LA VIE EN ABONDANCE ! 

Nous croyons que la fraternité, la vie 
ensemble  est possible ! Chaque ins-
cription scolaire réussie, chaque per-
sonne soignée, chaque satisfaction 
obtenue, chaque dossier avancé, cha-
que expulsion évitée représente une 
victoire sur l’imposante exclusion. 

Les idées, l’enthousiasme, le courage,   
et pour nous croyants, la foi, sont à 
offrir à ce monde afin que les âmes 
vibrent et accomplissent le projet lumi-
neux et éternel que le Nazaréen est 
venu tracer pour nous guider vers le 
Père et réaliser la fraternité entre tous 
les hommes.  

Être des frères… ! Témoignage de Goyita Epaillard. 

Apprentis d’Auteuil 
est né en 1866, à 
l’initiative d’un prêtre 
touché par la misère 
des jeunes dans la 
ville de Paris. En 
bon prêtre de son 

temps, la première préoccupation de 
Louis Roussel est de catéchiser les 
enfants qu’il recueille, notamment pour 
qu’ils accèdent à la « première commu-
nion » mais assez vite il va s’aperce-
voir que d’abord il leur faut à manger et 
un toit et un métier, un avenir… De là 

va naître l’œuvre de la Première 
Communion, qui s’appellera bientôt 
Œuvre des Orphelins Apprentis d’Au-
teuil et aujourd’hui Fondation 
« Apprentis d’Auteuil » grâce à l’ac-
tion d’un autre directeur d’Apprentis 
d’Auteuil, le Père Daniel Brottier, un 

Fraternité à la fondation d’Auteuil.  

Témoignage d’Olivier Echasserieau. 

par les institutions de l’Etat ou de la 
société : « La charité d’aujourd’hui pré-
pare la justice sociale de de-
main » (Mgr Rodhain). La diaconie 
pose des signes.  

res. L’Eglise devient bancale quand 
ses structures caritatives s’éloignent 
trop, mais quand la sécularisation en 
fait un bien commun, l’amour a réussi ! 
Le christianisme est fait pour se dis-
soudre socialement, mais il doit se 
reprendre comme religion, pour relier 
les différentes fonctions et continuer 
d’irriguer le monde d’amour divin. .  
 

La diaconie est un prototype : La 
Briche, cité secours du Secours Catho-
lique, les hôpitaux, les aides aux mala-
des, aux familles, etc. sont des prototy-
pes, des exemples qui seront repris 

Conclusion : Pour l’annonce de la 
Parole, que Dieu parle ! Dans la litur-
gie, que Dieu soit sanctifié ! Par la dia-
conie, que Dieu aime tous les Hom-
mes et que, accueillant cet amour, les 
Hommes aiment leurs frères et vivent 
l’humanité comme une grande famille ! 
L’Eglise, dans son rôle diaconal, veille 
à ce que la charité soit vécue dans 
toutes ses dimensions, sociale, écono-
mique, politique, justice et vérité, par 
un peuple entier, le plus possible en 
frères.  



 

Page 4 Lettre d’information du Vicariat Solidarité 

Agenda  
Avril  - Juin 

 

 
 

Du 16 au 21 avril  
Pèlerinage diocésain à Lourdes 

« Avec Bernadette, prier le chape-
let ». 

28 avril au 2 mai 
Pèlerinage à Rome :  

« fêter en diocèse les 50 ans du 
Concile Vatican II » 

17 au 20 mai, 
Pélé Foi et Lumière  
Alain Berger - 06 76 22 18 15 

Lundi 14 mai,  
Rencontre des représentants des 
Equipes Mission Solidarité, 
à 20h30, à la maison diocésaine. 
C. Gilbert Ŕ 06 64 61 75 74 
Si vous venez de créer une équipe, 
n’hésitez pas à venir ! 

Samedi 2 juin  
« Afrique des grands lacs »,  
Solidarité internationale  
de 13h30 à 18h00, 12 rue Maurice 
Boyau, Brétigny sur Orge  

Méditation  

L'Évangile nous présente le prototype de l'homme charita-

ble : le Bon Samaritain. Quelle était la profession de ce Sa-

maritain ? Allait-il régulièrement au Temple ? Quelles 

étaient ses opinions politiques ? Quelle était sa situation ma-

trimoniale ? Nous n'en savons absolument rien. Il a semblé 

inutile au Seigneur Jésus, le Maître de toute charité, de 

nous préciser des dimensions de cette sorte. Le Seigneur n'a 

pas jugé essentiels ces aspects du personnage. Il n'a considé-

ré qu'un point : ce Samaritain a su voir son frère souffrant 

au bord de la route, ce Samaritain a su prendre le temps de 

le soigner et de le conduire à l'hôtellerie. Le Seigneur n'a pas 

fixé d'autres conditions pour ce cas exemplaire. Ne soyons 

donc pas plus exigeants que le Seigneur Jésus. 

Jean Rodhain, "Le carnet de Sidoine",  
Messages du Secours catholique, n° 163, mai 1966 

missionnaire 
spiritain, in-
trépide et 
astucieux. 
 

La fraternité 
est la va-
leur, la ver-
tu, l’élan qui 
nous a fon-

dés et conduits jusqu’ici. 
 
Lorsqu’un soir d’hiver de 1865, l’abbé 
Louis Roussel rentre chez lui, après 
une journée de travail auprès des per-
sonnes pauvres, il rencontre un jeune 
homme, d’environ 14 ans en train de 
fouiller dans une poubelle, il est 
confronté à une situation hélas classi-
que. 
- Mais qu’est-ce que tu fais-là ? 
- ben, je cherche de quoi manger ! 
- Et où vas-tu dormir ? 
- Je ne sais pas. 
- Viens avec moi ! 
 

L’abbé propose alors au jeune de l’hé-
berger pour la nuit… le temps de trou-
ver une solution…Mais en fait de solu-
tion, il fait l’expérience suivante : en se 
penchant sur la misère d’un jeune qui, 
tout à coup lui apparaît intolérable, il 
se penche sur la misère de tous ses 
semblables… Et une semaine plus 

tard, il héberge déjà chez lui six en-
fants de 12 à 17 ans. L’aventure d’Au-
teuil est commencée. 
 

Etre frères, pour les jeunes. 
Nos jeunes ne disent pas spontané-
ment qu’être frères, c’est venir de la 
même origine. Ils vont surtout insister 
sur la relation horizontale. Ce qui peut 
poser deux ques-
tions…  
D’abord, celle de la 
relation à un Dieu qui 
serait Père…comme 
cela est dur à imagi-
ner… Et puis celle de 
la fraternité comme 
valeur de la république. L’Etat ne fait 
plus rêver… Il semble être garant d’u-
ne société où les jeunes vivent des 
injustices, des sentiments de culpabili-
té, de marginalisation, de mésestime 
de soi, et de défaut d’espérance en un 
avenir pour eux… Leur ressenti est 
que l’Etat, ne nous pose pas comme 
frères. 
 

Un jeune, un jour, me dit : Tu vois, être 
frère, c’est être comme un ami. D’ac-
cord, lui dis-je, mais alors c’est quoi un 
ami ? Vaut-il mieux être ton frère ou 
ton ami ? Il réfléchit un instant et fina-
lement me dit : Eh bien, finalement, 
c’est mieux d’être frères. Parce qu’a-

lors il y a un lien qui ne peut pas se 
défaire, c’est quelque chose qui existe 
en dehors de nous, même si on n’est 
plus amis. Alors qu’être amis, c’est 
plus fragile. Aujourd’hui on est amis et 
peut-être pas demain. 
 

Avec un groupe de jeunes de Massy et 
Marcoussis, nous sommes allés dans 

une autre direction.  
La question était « est
-ce que la fraternité ça 
consiste à être tous 
frères ? ». Oui, répon-
dent les jeunes, ça 
peut vouloir dire quel-
que chose comme ça, 

et c’est très bien. Mais ça reste une 
déclaration qui peut rester idéale. 
« Tous frères ! » On peut le brandir 
comme un slogan, avec le risque d’exi-
ger la fraternité pour soi, l’exiger des 
autres, de la société, des services so-
ciaux, dans une attitude de consom-
mateur.  
En fait, disent-ils, ça ne peut marcher 
que si chacun est d’abord le frère des 
autres et se comporte en frère avec les 
autres. C’est donc par soi-même qu’il 
faut commencer sans attendre forcé-
ment de l’autre. La fraternité, c’est 
comme une invitation, un chemin, une 
école de vie. C’est un élan vers l’autre, 
vers les autres….  

« C’est mieux d’être 

frères, parce qu’alors, 

il y a un lien qui ne 

peut pas se défaire » 


